Svätý Otec František

Trpkosti v živote kňaza - podnety pre kňazov Rímskej diecézy 27. 2. 2020
Nechcem sa až tak zamýšľať nad súženiami, ktoré vyplývajú z poslania kňaza: sú to veci veľmi známe a už rozsiahlym spôsobom diagnostikované. Chcel by som s vami pri tejto príležitosti hovoriť o subtílnom nepriateľovi, ktorý si nachádza mnohé spôsoby ako sa kamuflovať a ukryť, a ako parazit nám pomaly kradne radosť povolania, ku ktorému sme raz boli povolaní. Chcem vám hovoriť o tej trpkosti, ktorá sa svojim ťažiskom sústreďuje okolo vzťahu k viere, k biskupovi a k spolubratom.

„A my sme dúfali, že to bude on“, zverovali sa jeden druhému emauzskí učeníci. Pri koreni ich trpkosti je sklamaná nádej. Potrebné je však uvažovať: sklamal nás Pán, alebo my sami sme zamenili nádej našimi očakávaniami? Kresťanská nádej nesklame a nezlyháva. Dúfať neznamená presvedčiť seba samého, že veci pôjdu lepšie, ale že všetko, čo sa stane, má istý zmysel vo svetle Veľkej noci. 

Aby sme kresťansky dúfali, je treba žiť život výdatnej modlitby. Práve tam sa učíme rozlišovať medzi očakávaniami a nádejami. Vzťah s Bohom viac než pastoračné sklamania môže byť hlbokou príčinou trpkosti. Niekedy sa takmer zdá, že On nerešpektuje očakávania plného a prekypujúceho života, ktoré sme ako kňazi mali v deň vysviacky. 

Možno sme ako kňazi príliš „dobrácki“ v našom vzťahu s Bohom a neriskujeme, že by sme v modlitbe zaprotestovali, ako to naopak veľmi často robí Žalmista – nielen v záujme nás samotných, aj v záujme nášho ľudu; pretože pastier prináša aj trpkosti svojho ľudu –; no i žalmy boli „cenzurované“ a s ťažkosťou si osvojujeme spiritualitu protestu.

Upadáme do cynizmu, nespokojní a tak trochu frustrovaní. Skutočný protest nie je proti Bohu, ale pred Ním, pretože sa rodí práve z dôvernosti s Ním. Modliaci sa človek pripomína Otcovi kým je a čo je hodné Jeho mena. My musíme posväcovať Jeho meno, no niekedy je na učeníkoch, aby zobudili Pána a povedali mu: „Nedbáš o to, že hynieme?“ (Mk 4,35-41). Takto nás Pán chce priamo zapojiť do svojho kráľovstva. Nie ako divákov, ale aktívnou účasťou.

Aký rozdiel je medzi očakávaním a nádejou? Očakávanie sa rodí vtedy, keď trávime život zachraňovaním si života: hrdlačíme hľadajúc istoty, odmeny, povýšenia... Vtedy, keď dostávame to, čo chceme, cítime sa takmer, akoby sme nikdy nemali zomrieť, že vždy to bude tak! Pretože referenčným bodom sme my. Nádej je naopak niečo, čo sa rodí zo srdca, keď sa rozhodneme prestať so sebaobranou. Keď uznám svoje limity, to, že mnou sa všetko nezačína a nekončí, vtedy uznám, aké dôležité je mať dôveru.

Kľúčom všetkého je dvojnásobná paralelná dynamika: nedôverovať sebe, dôverovať Bohu. Dúfam nie vtedy, keď sa už nič nedá robiť, ale vtedy, keď zanechám vlastné snaženia. Nádej spočíva na zmluve: Boh ku mne prehovoril a sľúbil, že môj život bude plným, s plnosťou a chuťou Blahoslavenstiev; bude zaiste s trápeniami, ale pekný. Môj život má chuť, ak žijem Veľkú noc, nie ak všetko ide podľa môjho.

Nestačí len načúvať dejinám, aby sme pochopili. Treba načúvať dejinám a nášmu životu vo svetle Božieho slova. Emauzskí učeníci prekonali sklamanie, keď im Zmŕtvychvstalý otvoril myseľ pre chápanie Písma. Hľa: veci pôjdu lepšie nie len tým, že zmeníme predstavených či misiu alebo stratégie, ale pretože budeme utešení Slovom. 

Trpkosť – ktorá nie je vinou – treba prijať. Môže byť veľkou príležitosťou. Azda je aj ozdravujúca, pretože dáva zvučať vnútornému alarmu: pozor, zamenil si si zmluvu „istotami“, stávaš sa „hlúpym a srdcom ťarbavým“. Existuje zármutok, ktorý nás môže priviesť k Bohu. Prijmime ho, nehnevajme sa sami na seba. Môže to byť ten dobrý zvrat. 

Všetci chybujeme v malom i veľkom. Dnes sa zdá, že dýchame ovzdušie rozšírenej priemernosti, čo nám nedovoľuje vyvyšovať sa poľahky robenými súdmi. Faktom však zostáva, že veľa trpkosti v živote kňaza pochádza zo zanedbaní zo strany pastierov. Skutočný problém, ktorý zarmucuje, nie sú nezhody, ale ide najmä o dva dôvody, ktoré sú pre kňazov veľmi vážne a destabilizujúce.

Veľké pokušenie pastiera je obkolesiť sa „svojimi“, „blízkymi“; a takto sa skutočná kompetencia nahrádza istou domnelou oddanosťou, už bez ďalšieho rozlišovania medzi tým, kto sa líška a tým, kto radí nezaujatým spôsobom. Toto veľmi ubližuje stádu, ktoré neraz prijíma veci bez toho, aby niečo dávalo najavo.

Kódex kánonického práva pripomína, že veriaci „majú právo, ba niekedy aj povinnosť prejaviť posvätným pastierom svoju mienku o tom, čo sa vzťahuje na dobro Cirkvi“ (Kán. 212, § 3). Zaiste, v tomto čase neistoty a rozšírenej chúlostivosti sa riešením zdá byť autoritárstvo (v politickej oblasti je to evidentné). Ale skutočná starostlivosť – ako radí sv. Benedikt - spočíva  v nestrannosti, nie v uniformite.

Kňazský zbor v posledných rokoch utrpel údery škandálov, finančných a sexuálnych. Podozrenie drasticky ochladilo vzťahy a urobilo ich formálnejšími; už tu nie je potešenie z toho, čím sú druhí obdarení, ba zdá sa akoby tu bolo poslanie ničenia, bagatelizovania, vyvolávania podozrení. Zoči-voči škandálom nás Zlý pokúša potískajúc nás k určitej vízii: dnu sú tí bezchybní, von s tým, kto pochybí! 

Máme falošné ponímania bojujúcej Cirkvi, v istom druhu ekleziologického puritántva. Kristova nevesta je a zostáva poľom, na ktorom rastú až do parúzie (Pánovho druhého príchodu) pšenica i kúkoľ. Ten, kto si neosvojil toto evanjeliové videnie reality, vystavuje sa nevýslovným a neužitočným trpkostiam.

Verejné a medializované hriechy kléru spravili všetkých viac striehnucimi a menej ochotnými nadväzovať dôležité vzťahy, zvlášť v zmysle podelenia sa s vierou. Množia sa spoločné podujatia – permanentná formácia a iné -, ale účasť na nich je s menej ochotným srdcom. Je tu viac „komunity“, ale menej spoločenstva (komúnia, jednoty)! Otázka, ktorú si kladieme, keď sa stretneme s novým spolubratom, sa vynára potichu: „Koho to mám v skutočnosti pred sebou? Môžem mu dôverovať?“

Samota nie je problémom, ale istým aspektom tajomstva spoločenstva. Samota kresťana – toho, ktorý vstupujete do svojej izby a v skrytosti sa modlí k Otcovi – je požehnaním, skutočným zdrojom láskavého prijatia druhého. Skutočný problém spočíva v tom, že si už nenájdeme čas byť osamote. Bez samoty neexistuje nezištnej lásky a ostatní sa stávajú náhradou za prázdnotu. V tomto zmysle sa ako kňazi musíme vždy znovu učiť byť „evanjeliovo“ osamote, ako Ježiš v noci s Otcom.

Izolácia je niečo iné ako osamelosť. Izolovaní vo vzťahu k milosti, podmývaní sekularizmom, už viac neveríme a ani necítime, že sme obklopení nebeskými priateľmi – tým „oblakom svedkov”. Zdá sa nám akoby sme zakúšali, že naše peripetie, naše súženia nikým nehýbu. Svet milosti sa nám stal kúsok po kúsku cudzím, svätci sa nám zdajú byť len „imaginárnymi priateľmi“ detí. 
Duch, ktorý prebýva v srdci – podstatne, a nie obrazne – to je niečo, čo sme možno nikdy nezakúsili pre rozptýlenosť a nedbalosť. Poznáme to, ale sa toho „nedotkneme“. Oddialenosť od sily milosti produkuje racionalizmy alebo sentimentalizmy. Nikdy nie vykúpené telo.

Zdá sa, že všetko sa konzumuje tu a teraz, bez nádeje na prisľúbené dobrá a budúcu odmenu. Všetko sa začne a skončí s nami. Moja smrť nie je prechodom svedka, ale nespravodlivým prerušením. Čím viac sa cítime  výnimočnými, mocnými, vysoko nadanými, tým viac sa nám srdce uzatvára voči nepretržitému zmyslu dejín Božieho ľudu, ku ktorému patríme.

Naše individualizované vedomie nám dáva nazdávať sa, že nič nebolo pred nami a nič po nás. Preto nás to stojí takú veľkú námahu starostlivo sa ujať a uchovať to dobré, čo začal náš predchodca: neraz prichádzame do farnosti a cítime sa ako tí, čo musia urobiť tabula rasa, ba sa i odlíšiť a ukázať rozdiel. Nie sme schopní pokračovať v pestovaní toho dobra, ktoré sme nepriviedli na svet my! Začíname od nuly, pretože necítime chuť v tom, čo znamená patriť ku komunitnej ceste spásy.

Izolovanosť voči milosti a dejinám je jednou z príčin neschopnosti nadviazať medzi nami významné vzťahy dôvery a evanjeliovej vzájomnosti. Ak som izolovaný, moje problémy sa zdajú byť unikátne a neprekonateľné, nikto mi nemôže porozumieť. Toto je jedna z obľúbených myšlienok otca lži. 

Pamätajme na slová Bernanosa: „Len po dlhom čase ho rozpoznávame, a ten smútok, ktorý ho ohlasuje, ktorý ho predchádza, aký je len sladký! Je to ten najhutnejší z elixírov démona, jeho ambrózia!“ (Denník vidieckeho farára). Myšlienka, ktorá sa kúsok po kúsku dostane do praxe a uzavrie nás do seba samých, nás vzďaľuje od druhých a stavia nás do pozície nadradenosti. Pretože nikto by nebol na takej výške, aká sa tu vyžaduje. Táto myšlienka sa v nás silou svojho opakovania napokon zahniezdi.

Démon nechce, aby si hovoril, aby si to vyrozprával, aby si sa podelil. A tak hľadaj dobrého duchovného otca, starca, ktorý ťa môže sprevádzať. Nikdy sa neizoluj, nikdy! Hlboké pociťovanie spoločenstva sa nadobúda jedine vtedy, keď si osobne uvedomím to „my“, ktorým som, ktorým som bol a ktorým budem. V opačnom prípade sa ďalšie problémy dostavia ako kaskáda: z izolovanosti, z takej komunity, ktorá je bez vzájomnosti, sa rodí súťaženie a isto nie spolupráca. Vynára sa túžba po uznaniach a nie radosť zo zdieľanej svätosti. Vzťahy sa nadväzujú buď s cieľom prirovnať sa niekomu, alebo si chrániť chrbát.

Spomeňme si na izraelský ľud, keď po troch dňoch kráčania púšťou dorazil do Mary, ale nemohol piť vodu, pretože bola horká. Zoči-voči vzbure ľudu Mojžiš vzýval Pána a voda sa stala sladkou. Svätý Bohu verný ľud nás pozná lepšie než ktokoľvek iný. Sú veľmi ohľaduplní a vedia sprevádzať a starať sa o svojich pastierov. Poznajú naše trpkosti a aj sa k Pánovi modlia za nás. Pripojme k ich modlitbám tie naše, a prosme Pána, aby premenil naše trpkosti na sladkú vodu pre svoj ľud.

Prosme si od Pána, aby nám dal schopnosť rozpoznať to, čo v nás vyvoláva trpkosť a takto sa nechať premeniť a byť ľuďmi zmierenými, ktorí zmierujú; tými, čo pokoj nadobudli a pokoj vytvárajú; ľuďmi plnými nádeje, ktorí vlievajú nádej. Boží ľud v nás očakáva duchovných učiteľov schopných ukazovať studne sladkej vody uprostred púšte.

Cesta od prachu k životu  26. 2. 2020  - homília na Popolcovú stredu
Pochádzame zo zeme a do zeme sa vrátime. Sme slabí, krehkí, smrteľní. V priebehu storočí a tisícročí sme tu len prechodne, zoči voči nekonečnosti galaxií a priestoru sme malilinkí. Sme prachom vo vesmíre. Sme však prachom, ktorý Boh miluje. Pán si zamiloval pozbierať náš prach do rúk a vdýchnuť doň svoj dych života. Takto sme vzácnym prachom, ktorému je súdené žiť navždy. Sme zemou, na ktorú Boh vylial svoje nebo, prachom, ktorý obsahuje jeho sny. Sme nádejou Boha, jeho pokladom, jeho slávou.

Sme prach, zem, hlina, no ak sa necháme tvárniť rukami Boha, stávame sa niečím úžasným. A predsa neraz, predovšetkým v ťažkostiach a v osamelosti, vidíme jedine náš prach! Ale Pán nás povzbudzuje: to málo, čím sme, má nekonečnú hodnotu v jeho očiach. Len odvahu, narodili sme sa, aby sme boli milovaní, narodili sme sa, aby sme boli deťmi Boha.

Pôst nie je časom na to, aby sme ľudí zavalili zbytočnými moralizmami, ale aby sme uznali, že náš úbohý popol je Bohom milovaný. Je to čas milosti, aby sme prijali láskyplný pohľad Boha na nás a takto ním videní zmenili život. Sme na svete preto, aby sme kráčali od popola k životu. Takže nedrvme na prach nádej, nespopolňujme sen, ktorý má Boh s nami. Neupadajme do rezignácie. Neveríš, že Boh môže premeniť náš prach na slávu?

Popol, ktorý prijímame na hlavu, lomcuje myšlienkami, ktoré máme v hlave. Pripomína nám, že my, Božie deti, nemôžeme žiť pre to, aby sme nasledovali prach, ktorý zmizne. Z hlavy do srdca môže zostúpiť jedna otázka: „Kvôli čomu žijem?“ Ak žijem pre veci sveta, ktoré sa pomíňajú, vraciam sa do prachu, zapieram to, čo vo mne Boh vykonal.

Ak žijem jedine pre to, aby som domov priniesol trochu peňazí a zabavil sa, aby som hľadal trochu prestíže, urobil nejakú tú kariéru, žijem z prachu. Ak hodnotím život ako zlý len pre to, že mi nepreukazujú dostatočný rešpekt, alebo že sa mi od druhých nedostáva to, o čom som presvedčený, že si to zaslúžim, ešte stále zostávam hľadieť na prach.

Žijeme pre niečo väčšie, pre uskutočnenie Božieho sna, pre lásku. Sme občanmi neba a láska k Bohu a blížnemu je cestovným pasom do neba, je to náš cestovný doklad. Pozemské dobrá, ktoré vlastníme, nám nepomôžu, sú prachom, ktorý sa pomíňa. Ale láska, ktorú darujeme – v rodine, v práci, v Cirkvi, vo svete – tá nás zachráni, zostane navždy.

Popol, ktorý prijímame, nám pripomína i proces, ktorý ide od života k prachu. Zahľadíme sa navôkol a vidíme prach smrti. Životy zredukované na popol. Rumoviská, ničenie, vojnu. Životy neprijatých maličkých neviniatok, životy odmietnutých chudobných, životy vyraďovaných starých ľudí. Pokračujeme vo vzájomnom ničení, obraciame jedni druhých na prach.

Koľko prachu je v našich vzťahoch! Pohliadnime do nášho domu, do rodín: koľko hádok, koľko neschopnosti zneškodniť konflikty, koľko námahy požiadať o prepáčenie, odpustiť, začať odznova, zatiaľ čo s veľkou ľahkosťou si nárokujeme na naše priestory a naše práva! Existuje mnoho prachu, ktorý znečisťuje lásku a zohyzďuje život. Aj v Cirkvi, Božom dome, sme dovolili, aby sa usadilo množstvo prachu, prachu svetskosti.

Pohliadnime do vnútra nášho srdca: koľkokrát uhášame Boží oheň popolom pokrytectva! Pokrytectvo je špinavosť, ktorú Ježiš žiada odstrániť. Veď Pán nehovorí len, aby sme konali skutky lásky k blížnemu, aby sme sa modlili a postili, ale aby sme toto všetko robili bez pretvárky, bez dvojtvárnosti, bez pokrytectva.

Koľkokrát robíme niečo len kvôli uznaniu, kvôli znovunadobudnutiu prestíže, kvôli nášmu egu! Koľkokrát sa vyhlasujeme za kresťanov, a v srdci bez problémov uveríme žiadostivostiam, ktoré nás robia otrokmi! Koľkokrát kážeme jednu vec, a konáme inú! Koľkokrát sa navonok ukazujeme dobrými, a vnútri pestujeme zášte! Koľkú dvojakosť máme v srdci... Je to prach, ktorý špiní, popol, ktorý uháša oheň lásky.

Potrebujeme očistiť prach, ktorý sa usádza na srdci. Pomôže nám naliehavá výzva svätého Pavla, jeho úpenlivá prosba: „V Kristovom mene prosíme: Dajte sa zmieriť s Bohom!“ (2 Kor 5,20). My by sme povedali: „Zmierte sa s Bohom!“ Ale Pavol používa trpný tvar: dajte sa zmieriť. Pretože svätosť nie je našou činnosťou. Svätosť je milosť! Pretože sami nie sme schopní odstrániť prach, ktorý nám pošpiňuje srdce. Pretože jedine Ježiš, ktorý pozná a miluje naše srdce, ho môže uzdraviť. Pôstne obdobie je časom uzdravenia.

Na ceste smerom k Veľkej noci sa môžeme vydať na dve cesty: tá prvá je od prachu k životu, z našej krehkej ľudskosti k človečenstvu Ježiša, ktorý nás uzdravuje. Môžeme sa postaviť pred Ježiša na kríži, zotrvať tak, hľadieť naň a opakovať: „Ježišu, ty ma miluješ, premeň ma... A po tom, ako prijmeme Jeho lásku, po tom, ako sme zoči-voči tejto láske plakali, je tu druhá etapa, aby sme znovu nepoklesli od života k prachu.

Ideme si po prijatie Božieho odpustenia v spovedi, pretože tam oheň Božej lásky spaľuje popol nášho hriechu. Objatie nebeského Otca pri spovedi nás vnútorne obnovuje, očisťuje nám srdce. Nechajme sa zmieriť, aby sme žili ako milované deti, ako hriešnici, ktorým bolo odpustené, ako chorí, ktorí boli uzdravení, ako pocestní, ktorí sú sprevádzaní.

Nechajme sa milovať, aby sme milovali. Nechajme sa pozdvihnúť, aby sme kráčali k cieľu, k Veľkej noci. S radosťou odhalíme, že Boh nás kriesi z nášho popola.

Vyjdime na púšť za Božím slovom  26. 2. 2020 - Generálna audiencia pri vstupe do Pôstu
Na Popolcovú stredu začíname cestu pôstu, cestu štyridsiatich dní smerom k Veľkej noci, k srdcu liturgického roka a viery. Je to cesta, ktorá sleduje tú Ježišovu, keď sa na začiatku svojej služby utiahol na púšť, aby sa štyridsať dní modlil a postil, pokúšaný diablom. 

Predstavme si, že sme na púšti. Prvý dojem by bolo to, že nás obklopuje veľké ticho: žiadne ruchy, okrem vetra a nášho dýchania. Hľa, púšť je miestom odstupu od hluku, ktorý nás obklopuje. Neprítomnosť slov vytvára priestor pre iné Slovo, slovo Božie, ktoré ako ľahký vánok pohládza naše srdcia. Púšť je miestom Slova. 

Pán sa rád prihovára k nám na púšti. Na púšti odovzdáva Mojžišovi „desať slov“, desať prikázaní. A keď sa ľud od Boha odvráti a stane sa nevernou nevestou, Boh hovorí: „Hľa, zavediem ju na púšť a prehovorím k jej srdcu... Tam poslúchne ako za dní svojej mladosti“ (Oz 2,16-17).

Na púšti počuť Božie slovo, ktoré je ako jemný zvuk. Kniha Kráľov hovorí, že Božie slovo je ako niť zvučného ticha. V púšti človek nachádza intimitu s Bohom, lásku Pána. Ježiš sa rád každý deň odoberal na opustené miesta, aby sa modlil. Naučil ná,s ako hľadať Otca, ktorý k nám hovorí v tichu. A nie je ľahké stíšiť sa v srdci, vždy sa snažíme trochu sa pozhovárať, byť s ostatnými, no ide tu o ticho v srdci.

Pôstna doba je priaznivý čas, aby sme urobili miesto Božiemu slovu. Je to čas na vypnutie televízie a otvorenie Biblie. Je to čas, aby sme sa odpútali od mobilu a napojili na Evanjelium. Keď som bol dieťaťom, vtedy televízie nebolo, ale zvyklo sa nepočúvať rádio. 

Pôstna doba je púšťou. Je to čas na zrieknutie sa, odpútanie sa od mobilu a pripútanie sa k Evanjeliu. Je to čas na zrieknutie sa neužitočných slov, ohovárania, klebetenia, tárania, a „potykať si“ s Pánom. Je to čas, aby sme sa porozprávali a „potykali si“ s Pánom.

Pôst je čas venovať sa zdravej ekológii srdca, urobiť v ňom čisto. Žijeme v prostredí znečistenom prílišným verbálnym násilím, mnohými urážlivými a ubližujúcimi slovami, ktoré šíri internet. Sme ponorení do prázdnych slov, ľstivých reklám a správ. Zvykli sme si počúvať všetko o každom a riskujeme skĺznutie do svetskosti, ktorá ochabuje srdce a neexistuje „bypass“, ktorý by to vyliečil, jedine ticho.

Ponamáhajme sa rozoznať hlas Pána, ktorý k nám hovorí, hlas svedomia, hlas dobra. Keď nás Ježiš volá na púšť, pozýva nás dopriať sluch tomu, na čom záleží, čo je dôležité, zásadné. Diablovi, ktorý ho pokúšal, odpovedal: „Nielen z chleba žije človek, ale z každého slova, ktoré vychádza z Božích úst“ (Mt 4,4). Ako chlieb, a ešte viac ako chlieb potrebujeme Božie slovo, potrebujeme sa rozprávať s Bohom: potrebujeme sa modliť. Pretože iba pred Bohom vychádzajú na svetlo náklonnosti srdca a rúcajú sa dvojtvárnosti duše. Hľa púšť, miesto života, nie smrti, pretože viesť dialóg v tichu s Pánom nám navracia život. 

Púšť je zásadným miestom. Hľaďme na naše životy: koľko neužitočných vecí nás obkolesuje! Naháňame sa po tisícoch vecí, ktoré vyzerajú nevyhnutné a v skutočnosti také nie sú. Ako dobre by nám urobilo oslobodiť sa od toľkých nadbytočností, aby sme znovu objavili to, čo je dôležité, aby sme znovu našli tváre tých, čo sú nám po boku! Aj v tomto nám Ježiš dáva príklad, tým, že sa postí. Postiť sa je vedieť sa zrieknuť márností, nadbytkov, aby sme išli k podstate. Postiť sa neznamená len schudnúť, postiť sa znamená ísť priamo k podstate, je to hľadanie krásy jednoduchého života.

Púšť je miestom samoty. Aj dnes, blízko nás, sú tu mnohé púšte, mnohí ľudia, ktorí sú osamelí a opustení. Koľko chudobných a starých ľudí je vedľa nás a žijú v tichu, bez rozruchu, odsunutých bokom a vyradených! Hovoriť o nich nezískava publikum. Ale púšť nás privádza k nim, k tým, ktorí umlčaní v tichu prosia o našu pomoc. Mnoho tichých pohľadov, ktoré nás žiadajú o pomoc. Cesta v púšti pôstnej doby je cestou lásky k slabším.

Hlasom proroka Izaiáša Boh urobil tento prísľub: „Hľa, ja robím čosi nové, urobím cestu na púšti“ (Iz 43,19). Na púšti sa otvára cesta, ktorá nás vedie od smrti k životu. Vstúpme na púšť s Ježišom, vyjdeme z nej s vychutnaním si Veľkej noci, moci Božej lásky, ktorá obnovuje život. Prihodí sa nám to, čo sa deje aj pri tých púšťach, ktoré na jar zakvitajú, keď náhle z ničoho nič vyklíčia púčiky a rastliny.

Posolstvo na Pôstne obdobie  24. 2. 2020
Aj toho roku nám Pán poskytuje príhodný čas, aby sme sa pripravili sláviť s obnoveným srdcom veľké tajomstvo Ježišovej smrti a zmŕtvychvstania, ktoré je základom kresťanského života tak jednotlivca, ako aj spoločenstva. K tomuto tajomstvu sa musíme neustále vracať, mysľou i srdcom. Ono v nás totiž neprestáva rásť do tej miery, do akej sa necháme zachytiť jeho duchovnou dynamikou a priľneme k nemu svojou slobodnou a veľkodušnou odpoveďou.

Radosť kresťana vyviera z počutia a prijatia radostnej zvesti o Ježišovej smrti a zmŕtvychvstaní: kerygmy. Tá zahŕňa tajomstvo lásky, ktorá je taká reálna, taká opravdivá, taká konkrétna, že nám ponúka vzťah plný úprimného a plodného dialógu. Kto verí v toto tajomstvo, odmieta klamstvo, podľa ktorého náš život pochádza len z nás samých, hoci v skutočnosti sa rodí z lásky Boha Otca, z jeho vôle darovať život v hojnosti.

Ak počúvame zvodný hlas „otca lži“, riskujeme, že sa prepadneme do priepasti nezmyslov a okúsime už tu na zemi peklo, ako o tom svedčia, žiaľ, mnohé tragické udalosti z osobnej i kolektívnej ľudskej skúsenosti.

Na tohoročné Pôstne obdobie by som preto chcel všetkým kresťanom adresovať slová, ktoré som napísal v apoštolskej exhortácii Christus vivit: „Pozeraj sa na rozopäté ruky ukrižovaného Krista a dovoľ, aby ťa znova a znova zachraňoval. A keď sa pôjdeš vyznať zo svojich hriechov, ver pevne v jeho milosrdenstvo, ktoré ťa oslobodzuje od viny. Kontempluj jeho krv vyliatu s takou veľkou láskou a nechaj sa ňou očistiť. Tak sa budeš môcť vždy znova prebudiť k životu“ (123). 

Kristova Veľká noc nie je udalosťou z minulosti: skrze moc Ducha Svätého je stále aktuálna a umožňuje nám s vierou hľadieť na Kristovo telo a dotýkať sa ho v mnohých trpiacich.

Bude užitočné hlbšie sa zamyslieť nad veľkonočným tajomstvom, vďaka ktorému nám bolo darované Božie milosrdenstvo. Zakúsiť milosrdenstvo je totiž možné iba v stretnutí „z tváre do tváre“ s ukrižovaným a vzkrieseným Pánom, „ktorý ma miluje a vydal seba samého za mňa“ (Gal 2, 20): v dialógu od srdca k srdcu, od priateľa k priateľovi. 

Modlitba  je v Pôstnom období taká dôležitá. Je viac ako len povinnosťou, vyjadruje potrebu odpovedať na Božiu lásku, ktorá nás vždy predchádza a podopiera. Lebo kresťan sa modlí vo vedomí, že si takúto lásku nezaslúži. Modlitba môže nadobúdať rôzne podoby, no v Božích očiach je skutočne dôležité to, že preniká do nášho vnútra a narúša tvrdosť nášho srdca, obmäkčuje ho, aby sa čoraz viac obracalo k Bohu a jeho vôli.

Nechajme sa viesť ako Izrael na púšti, aby sme mohli napokon začuť hlas nášho Ženícha a  hlbšie a ochotnejšie ho nechali v nás rezonovať. O čo viac sa dáme viesť jeho Slovom, o to skôr budeme môcť zakúsiť jeho nezaslúžené milosrdenstvo voči nám. Nenechajme teda uplynúť tento čas milosti nadarmo, v klamnej predstave, že my určujeme čas a spôsob nášho obrátenia k nemu.

To, že nám Pán znovu ponúka čas na naše obrátenie, by sme nemali považovať za samozrejmosť. Táto nová príležitosť v nás má prebudiť pocit vďačnosti a zatriasť našou zotrvačnosťou. Napriek často dramatickej prítomnosti zla v našom živote – a tiež v Cirkvi a vo svete – toto časové obdobie, ktoré nám ponúka možnosť zmeniť smer života, vyjadruje vytrvalú Božiu vôľu neprerušiť s nami dialóg spásy. 

V ukrižovanom Ježišovi, ktorého Boh „za nás urobil hriechom“ (2 Kor 5, 21), zašla vôľa zachrániť nás tak ďaleko, že Boh nakládol na svojho Syna všetky naše hriechy, až sa „uskutočňuje obrátenie sa Boha proti sebe samému“, ako píše pápež Benedikt XVI. (encyklika Deus caritas est, 12). Lebo Boh miluje aj svojich nepriateľov (porov. Mt 5, 43 – 48).

Dialóg, ktorý chce Boh nadviazať s každým človekom prostredníctvom veľkonočného tajomstva svojho Syna, nie je dialógom, aký sa pripisuje obyvateľom Atén, ktorí vraj „nemali na nič toľko času ako rozprávať alebo počúvať niečo nové“ (Sk 17, 21). Takýto druh klebetenia, diktovaný prázdnou a povrchnou zvedavosťou, charakterizuje svetského ducha každej doby a v našich časoch môže byť aj výsledkom nevhodného používania komunikačných prostriedkov.

Postaviť veľkonočné tajomstvo do centra života značí mať súcit s Kristovými ranami, ktoré dnes nachádzame v mnohých nevinných obetiach vojen, svojvoľného konania proti životu  – od nenarodených detí až po starých ľudí – v obetiach rôznych foriem násilia, prírodných katastrof, nespravodlivého rozdelenia dobier zeme, obchodu s ľudskými bytosťami vo všetkých jeho formách a bezuzdného smädu po zárobku, ktorý je istou formou modloslužby.

Aj dnes je dôležité pripomínať mužom a ženám dobrej vôle, aby sa delili o svoje vlastníctvo s chudobnejšími. Takáto almužna je formou osobnej účasti na budovaní spravodlivejšieho sveta. Podeliť sa s láskou robí človeka ľudskejším; pri hromadení majetku hrozí, že sa staneme necitlivými a uzavrieme sa vo svojom egoizme. 

Ohľadom nastávajúceho Pôstneho obdobia prosím o príhovor Najsvätejšiu Pannu Máriu, aby sme prijali výzvu nechať sa zmieriť s Bohom, aby sme zamerali zrak svojho srdca na veľkonočné tajomstvo a obrátili sa k otvorenému a úprimnému dialógu s Bohom. Takto sa totiž môžeme stať tým, čo Kristus povedal o svojich apoštoloch: soľou zeme a svetlom sveta (porov. Mt 5, 13 – 14).

Milovať nepriateľov? Ježiš to myslí vážne!  23. 2. 2020  -  Homília v Bari
Ježiš cituje dávny zákon: „Oko za oko a zub za zub“ (Mt 5,38; Ex 21,24). Tomu, kto ti niečo zobral, ty vezmeš to isté. V skutočnosti išlo o veľký pokrok, lebo sa tým zakázala horšia odveta: ak ti niekto urobil zle, odplatíš mu to rovnakou mierou, nesmieš zájsť k ešte horšiemu. Uzavrieť spory remízou znamenalo krok vpred. Ale Ježiš ide ďalej, oveľa ďalej: „No ja vám hovorím: Neodporujte zlému“ (Mt 5,39). Čože, Pane? Ak niekto o mne zmýšľa zle, ak mi niekto ubližuje, nemôžem mu to odplatiť tou istou mierou? „Nie“, hovorí Ježiš: nie násiliu, žiadne násilie.

Mohli by sme si myslieť, že Ježišovo učenie sleduje istú stratégiu: nakoniec zlo ustúpi. Ale toto nie je motív, pre ktorý Ježiš žiada milovať aj toho, čo nám robí zle. Aký je teda dôvod? No ten, že Otec, náš Otec, miluje vždy všetkých, aj keď mu tú lásku neopätujú. On „dáva slnku vychádzať nad zlých i dobrých a posiela dážď na spravodlivých i nespravodlivých“.

Boh nám hovorí: „Buďte svätí, lebo ja, Pán, váš Boh, som svätý!“ (Lv 19,2). Inak povedané: „Žite ako ja, usilujte sa o to, o čo sa usilujem ja“. Ježiš to robil takto. Neukazoval prstom na tých, ktorí ho nespravodlivo odsúdili a kruto zabili, ale otvoril im svoje náručie na kríži. A odpustil tým, ktorí mu klincami prebili ruky.

Ak chceme byť učeníkmi Krista, ak si chceme hovoriť kresťania, toto je cesta, inej niet: ako milovaní Bohom sme povolaní milovať; ako tí, ktorým sa odpustilo, sme povolaní odpúšťať; ako zasiahnutí láskou, dávať lásku a nečakať, kým tak začnú ostatní; ako spasení zdarma, nevyhľadávať vlastný zisk z dobra, ktoré konáme.

Možno si povieš: „Ale veď Ježiš zveličuje! Veď dokonca hovorí: „Milujte svojich nepriateľov a modlite sa za tých, čo vás prenasledujú“ (Mt 5,44). Hovorí tak, aby vzbudil pozornosť, ale azda to tak skutočne nemyslí“. – Ale nie, on myslí skutočne to. Ježiš tu nehovorí v paradoxoch, nepoužíva slovné vytáčky. Je priamy a jasný. Cituje starobylý zákon a slávnostne hovorí: „Ale ja vám hovorím: milujte svojich nepriateľov“. Sú to slová vedome chcené, slová presné.

Milujte svojich nepriateľov a modlite sa za tých, čo vás prenasledujú. Je to novosť kresťanstva. Je to odlišnosť kresťanstva. Modliť sa a milovať: hľa, toto máme robiť; a to nielen tomu, kto nám chce dobre, nielen priateľom, nielen svojmu národu. Pretože Ježišova láska nepozná hranice a prekážky. Pán od nás žiada odvahu lásky bez vypočítavosti. Lebo Ježišovou mierou je láska bez miery.

Prikázanie lásky nie je len nejaká jednoduchá provokácia, je srdcom Evanjelia. Ohľadom lásky ku všetkým nedajme na výhovorky, nehlásajme pohodlné chytráctva. Pán nebol chytrák, neznižoval sa ku kompromisom, požiadal nás o extrémizmus lásky. To je jediný dovolený extrémizmus v kresťanstve: extrémizmus lásky.

Milovať svojich nepriateľov. Bude dobre, ak si budeme tieto slová opakovať a aplikujeme ich na osoby, ktoré s nami zle zaobchádzajú, ktoré sú nám na obtiaž, ktoré máme problém prijať, ktoré nás oberajú o pohodu. Milujte svojich nepriateľov. Osoží nám tiež položiť si otázky: „Nad čím sa v živote starostím? Nad nepriateľmi? Nad tým, kto mi chce zle? Alebo nad tým, či milujem?“ - Netráp sa nad zlomyseľnosťou iného, nad tým, kto o tebe zle zmýšľa. Radšej začni odzbrojovať svoje srdce z lásky k Ježišovi. Lebo ten, kto miluje Boha, nemá v srdci nepriateľov.

Boží kult je opakom kultúry nenávisti. A kultúra nenávisti sa poráža vytláčaním kultu lamentovania. Koľkokrát sa sťažujeme, že sme niečo nedostali, že niečo nejde tak, ako má! Ježiš vie, že veľa vecí nejde tak, ako má, že je tu vždy niekto, kto nám bude chcieť zle, aj niekto, kto nás bude prenasledovať. No žiada nás len sa modliť a milovať. Hľa, Ježišova revolúcia, tá najväčšia v dejinách: od nenávisti k nepriateľovi k láske k nepriateľovi, od kultu lamentovania ku kultúre daru. Ak patríme Ježišovi, toto je cesta! Inej niet.

„Chápem veľkosť Ježišovho ideálu, ale život je niečo iné! Ak milujem a odpúšťam, neprežijem v tomto svete, kde prevažuje logika sily a kde sa zdá, že každý myslí iba na seba“. - Je teda Ježišova logika tou, ktorá prehráva? Je prehrávajúcou v očiach sveta, ale je víťaziacou v očiach Boha.

Svätý Pavol nám povedal: „Nech nik neklame sám seba. Lebo múdrosť tohto sveta je pred Bohom bláznovstvo“ (1 Kor 3,18-19). Boh vidí ďalej. Vie, ako zvíťaziť. Vie, že zlo sa poráža iba dobrom. Tak nás totiž zachránil: nie mečom, ale krížom. Milovať a odpúšťať znamená žiť ako víťazi. Prehráme, ak budeme obraňovať vieru silou.

Pán by zopakoval i nám slová, ktoré povedal v Getsemanskej záhrade Petrovi: „Odlož meč na svoje miesto“ (porov. Jn 18,11). V Getsemanskej záhrade dneška, v tomto ľahostajnom a nespravodlivom svete, kde sa zdá akoby sme boli svedkami agónie nádeje, kresťan nemôže konať tak ako tí učeníci, ktorí najskôr vzali do ruky meč, a potom ušli. Nie, riešením nie je tasiť meč proti niekomu, a už vôbec nie utekať pred časmi, v ktorých žijeme. Riešením je Ježišova cesta: aktívna láska, láska pokorná, láska „do krajnosti“ (Jn 13,1).

Ježiš svojou bezhraničnou láskou zvyšuje latku našej ľudskosti. Nakoniec si môžeme položiť otázku: „A my, zvládneme to?“ - Ak by to bol cieľ nedosiahnuteľný, Pán by ho od nás nebol žiadal. Ale sami od seba to ťažko dokážeme; je to milosť, o ktorú si treba prosiť. Prosiť Boha o silu milovať. Povedať mu: „Pane, pomôž mi milovať, nauč ma odpúšťať. Sám to nedokážem, potrebujem Ťa.“

Treba prosiť o milosť vidieť v druhých nie prekážky a komplikácie, ale bratov a sestry, ktorých máme milovať. Veľmi často si vyprosujeme pomoc a dobrodenia pre nás, ale ako málo prosíme o schopnosť milovať! Neprosíme dostatočne o to, aby sme dokázali žiť to srdce Evanjelia, boli opravdivo kresťanmi. Ale „na sklonku života budeme súdení podľa lásky“ (sv. Ján z Kríža, Slová svetla a lásky, 57).

Zvoľme si dnes lásku, aj keď to niečo stojí, aj keď to znamená ísť proti prúdu. Nedajme sa podmieňovať bežným zmýšľaním, neuspokojme sa s polovičatosťou. Prijmime Ježišovu výzvu, výzvu lásky. Budeme pravými kresťanmi a svet bude viac ľudský.

Najvyšším cieľom každej spoločnosti je mier 23. 2. 2020  - v Bari
Dnes je oblasť Stredomoria ohrozená mnohými ohniskami nestability a vojny, či už na Blízkom východe, v rôznych severoafrických štátoch, ako aj medzi rôznymi etnickými alebo náboženskými skupinami alebo vierovyznaniami; nemôžeme zabúdať na nevyriešený konflikt medzi Izraelčanmi a Palestínčanmi, s nebezpečenstvom nerovných riešení, a teda i predpokladajúcich nové krízy.

Vojna sa protiví rozumu, inými slovami, je bláznovstvom, keďže ničí domy, mosty, továrne, nemocnice, zabíja ľudí a likviduje zdroje namiesto vytvárania ľudských a hospodárskych vzťahov. Je to bláznovstvo, pred ktorým nemôžeme rezignovať: vojnu si nikdy nebude možné zamieňať s normálnosťou alebo ju akceptovať ako cestu, ktorá by bola nevyhnutná na     regulovanie divergencií a protichodných záujmov. Nikdy.

Najvyšším cieľom každej ľudskej spoločnosti zostáva mier, takže možno potvrdiť, že niet alternatívy k mieru, a to pre nikoho. Vojna sa takto ukazuje ako zlyhanie každého ľudského i božieho projektu. K tomu by som chcel pridať ťažký hriech pokrytectva, keď na medzinárodných konferenciách, na schôdzach, mnohé krajiny hovoria o mieri a potom predávajú zbrane krajinám, ktoré sú vo vojne. Toto sa nazýva veľké pokrytectvo.

Základom pre mier je spravodlivosť. Budovanie pokoja, ktoré Cirkev a každá občianska inštitúcia musia vždy cítiť ako prioritu, má ako svoj nevyhnutný predpoklad spravodlivosť. Tá je pošliapavaná tam, kde sa ignorujú potreby ľudí a kde jednostranné ekonomické záujmy prevládajú nad právami jednotlivcov a komunít.

Spravodlivosti prekáža „kultúra vyraďovania“, ktorá zaobchádza s ľuďmi ako keby boli vecami, a ktorá plodí a zväčšuje nerovnosti, takže žalostne dochádza k tomu, že pri brehoch toho istého mora žijú spoločnosti blahobytu a zároveň v tých ďalších mnohí zápasia o prežitie. Čeliť takejto „kultúre“ pomáhajú početné diela dobročinnosti, výchovy  a vzdelávania.

Medzi tými, ktorí najviac zápasia, sú tí, ktorí utekajú pred vojnou alebo opúšťajú svoju zem, aby hľadali život hodný človeka. Zainteresované sú v tom krajiny, ktorými prechádzajú migračné toky a krajiny cieľovej destinácie, ale i vlády a cirkvi štátov pôvodu migrantov, ktoré po odchode mnohých mladých ľudí vidia zbedačenie svojej budúcnosti.

Razí si cestu pocit strachu, ktorý vedie k zdôrazneniu sebaobrany pred tým, čo sa účelovo vykresľuje ako invázia. Rétorika zrážky civilizácií slúži iba na ospravedlňovanie násilia a živenia nenávisti. Nedôslednosť alebo v každom prípade slabosť politiky a sektárstvo sú príčiny radikalizmu a terorizmu.
Medzinárodné spoločenstvo sa zastavilo pri vojenských intervenciách, zatiaľ čo by malo vytvárať inštitúcie, ktoré zaručia rovnosť príležitostí a miesta, kde sa občania budú môcť zaangažovať pre spoločné dobro.

Pozdvihnime hlas, aby sme žiadali od vlád ochranu menšín a náboženskej slobody. Prenasledovanie, ktorého obeťami sú predovšetkým – no nielen – kresťanské spoločenstvá, je rana, ktorá trhá naše srdce a nemôže nás nechať ľahostajnými. Zároveň nikdy neakceptujme, aby tí, ktorí hľadajú nádej cez more, zomierali bez poskytnutej pomoci, alebo aby sa tí, ktorí prišli z diaľky, stávali obeťami sexuálneho vykorisťovania, nedostávali za prácu riadne zaplatené alebo boli verbovaní mafiou.

Prijatie a dôstojná integrácia sú etapy procesu, ktorý nie je ľahký. Predsa však je nemysliteľné, že sa k nemu možno postaviť vztyčovaním múrov. Vzbudzuje vo mne strach, keď počujem prejavy niektorých lídrov nových foriem populizmu, a pripomína mi to prejavy, ktoré zasievali strach a potom nenávisť v 30. rokoch minulého storočia.

Jedine dialóg umožňuje stretnúť sa, prekonať predsudky a stereotypy, vyjadriť a lepšie spoznať seba samých. Dialóg a to slovo, ktoré som dnes počul: spolunažívanie (convivialità). Takýto výsledok je možný iba v prípade, že ide o nie povrchné, ale úprimné a láskavé prijatie, praktizované všetkými a na všetkých úrovniach, na úrovni denných medziľudských vzťahov, ako aj na tej politickej a inštitucionálnej, a o prijatie podporované tými, ktorí tvoria kultúru a majú silnejšiu zodpovednosť vzhľadom na verejnú mienku.

Pre toho, kto verí v Evanjelium, nemá dialóg hodnotu iba antropologickú, ale aj teologickú. Načúvať bratovi je nielen skutkom dobročinnosti, ale aj spôsobom ako načúvať Božiemu Duchu. Je potreba vypracovať teológiu prijatia a dialógu.

Príliš často poznali dejiny rivality a boje založené na skreslenom presvedčení, že stavaním sa proti tomu, kto nezdieľa naše krédo obraňujeme Boha. V skutočnosti, extrémizmy a fundamentalizmy negujú dôstojnosť človeka a jeho náboženskú slobodu, zapríčiňujúc morálny úpadok a podporujúc antagonistickú koncepciu ľudských vzťahov. A aj z tohto dôvodu sa stávajú naliehavými živšie kontakty medzi rozličnými náboženskými vierami, vedené úprimným rešpektom a úmyslom pokoja.

Zmysel kánonických trestov v Cirkvi je liečebný  21. 2. 2020
Je potrebné znovunadobudnúť a prehĺbiť pravý zmysel práva v Cirkvi, mystickom tele Krista, kde prvoradé miesto patrí Božiemu slovu a sviatostiam, zatiaľ čo právna norma má úlohu nevyhnutnú, ale podriadenú a slúžiacu spoločenstvu. V tejto línii je príhodné, aby Dikastérium pomáhalo premýšľať nad opravdivou právnou formáciou v Cirkvi, ktorá dá porozumieť pastorálnosti kánonického práva, ako nástroja v službe spásy duší – „salus animarum“ (Kán. 1752), jeho nevyhnutnosti k tomu, aby sa ctila spravodlivosť, ktorá musí byť vždy potvrdená a zaručená.

Poznať a aplikovať zákony Cirkvi nie je prekážaním v domnelej pastoračnej „účinnosti“ niekoho, kto by chcel vyriešiť problémy bez práva, ale je to zárukou, hľadania riešení, ktoré nebudú arbitrárne (svojvoľné), ale skutočne spravodlivé, a preto opravdivo pastoračné.

Vyhýbaním sa svojvoľným riešeniam sa právo stáva platnou záštitou na obranu tých posledných a chudobných, ochranným štítom pre tých, ktorým hrozí riziko, že padnú za obeť tým, čo sú práve pri moci. Dnes vidíme v rámci tej rozkúskovanej svetovej vojny, ako je tu stále nedostatok práva: stále. Diktatúry sa rodia a rastú bez práva. V Cirkvi sa toto nesmie stať.“

Trestná sankcia je vždy „extrema ratio“, krajným riešením, ku ktorému sa pristúpi, keď sa všetky ostatné cesty na dosiahnutie splnenia normy ukázali byť neúčinnými. Kánonický trest nie je prostriedkom čisto donucovacím, ale má charakter výsostne liečebný.

Výchova znamená pohyb   20. 3. 2020 - s Kongregáciou pre katolícku výchovu
Edukácia je dynamickou realitou, je to pohyb, ktorý vedie ľudí na svetlo. Tento pohyb, ako som napísal v encyklike Laudato si´, prispieva k obnove rôznych úrovní ekologickej rovnováhy: tej vnútornej so sebou samými, tej solidárnej s druhými, tej prírodnej so všetkými živými bytosťami a tej duchovnej s Bohom. To prirodzene vyžaduje vychovávateľov, ktorí sú schopní zostavovať pedagogické osnovy ekologickej etiky tak, aby účinne pomáhali rásť v solidarite, zodpovednosti a v starostlivosti založenej na súcite.

Inkluzívny pohyb je pohyb v smere ku všetkým vyradeným: chudobným, zraniteľným kvôli vojnám, biedam a prírodným katastrofám, sociálne vylúčeným a pod. Dnes je potrebné urýchliť tento inkluzívny pohyb edukácie, aby sa zastavila kultúra skartovania, vychádzajúca z odmietnutia bratstva ako konštitučného základu ľudstva.

Edukácia je povolaná svojou zmierovacou silou formovať ľudí schopných pochopiť, že rozdiely neprekážajú jednote, naopak sú nevyhnutné pre bohatstvo vlastnej identity i identity ostatných. V edukácii nikdy nejde o činnosť jednej osoby alebo inštitúcie,  je to tímový pohyb. 

Stretnúť sa spolu nemá za cieľ vypracovávať programy, ale znovu nájsť spoločný krok, znovu oživiť úsilie v prospech mladších generácií a spolu s nimi, obnovením vášne pre otvorenejšiu a inkluzívnejšiu edukáciu, schopnú trpezlivého načúvania, konštruktívneho dialógu a vzájomného porozumenia.

Tichí získavajú srdce bratov  19. 2. 2020  -  Generálna audiencia
Pojem „tichý“, ktorý je použitý v Blahoslavenstvách, znamená doslova pokojný, jemný, mierny, láskavý, nenásilný. Tichosť sa ukazuje vo chvíľach konfliktov, je ju poznať na základe reakcie v situácii nevraživosti. Každý sa môže zdať tichým, keď je všetko pokojné, ale ako reaguje „pod tlakom“, ak na neho niekto útočí, uráža ho, napáda? V Písme slovo „tichý“ označuje aj toho, kto nemá pozemkové vlastníctvo. A tak na nás robí silný dojem, keď tretie blahoslavenstvo hovorí práve o tom, že tichí „budú dedičmi zeme“.

Blahoslavenstvo o tichých, ktorí budú dedičmi zeme, cituje Žalm 37. Aj tam sa kladú do vzťahu tichosť a vlastníctvo zeme. Tieto dve veci, ak o tom dobre rozmýšľame, sa zdajú byť nezlučiteľné. Naozaj, vlastníctvo zeme je typická konfliktná oblasť: často sa bojuje kvôli územiu, pre získanie nadvlády nad určitou zónou. Vo vojnách silnejší víťazí a dobýva ďalšie kraje.

Pozrime sa dobre na sloveso použité na označenie vlastníctva tichých. Ježiš nehovorí „blahoslavení tichí, lebo dobyjú zem“. Oni ju „zdedia“. Blahoslavení tichí, lebo oni budú dedičmi zeme. V Písme má sloveso „dediť“ ešte širší význam. Boží ľud nazýva „dedičstvom“ práve zem Izraela, ktorá je Zasľúbenou zemou. Táto zem je zasľúbením a darom pre Boží ľud, a stáva sa znakom niečoho oveľa väčšieho než je jednoduché územie. Je to „zem“ – dovoľte hru so slovíčkami – ktorá je Nebom, teda krajinou, do ktorej kráčame: nové nebesá a nová zem, kam smerujeme. 

Človek, ktorý je tichým podľa Ježišovho blahoslavenstva, zdedí to najvznešenejšie z území. Nie je nejakým zbabelcom, slabochom, ktorý si robí z núdze cnosť a uzatvára sa, aby sa vyhol problémom. Práve naopak! Je to človek, ktorý dostal dedičstvo a nechce ho premrhať. 

Tichý z Ježišovho blahoslavenstva nie je akýsi prispôsobivec, ale je to učeník Krista, ktorý sa naučil brániť úplne inú zem. Bráni svoj pokoj, bráni svoj vzťah s Bohom, bráni svoje dary, dary Božie, pestujúc milosrdenstvo, bratstvo, dôveru a nádej. Pretože tichí sú ľuďmi milosrdnými, bratskými, dôveryhodnými a ľuďmi s nádejou.

Musíme poukázať na hriech hnevu, ktorý je opakom „tichosti“ z blahoslavenstiev. Hnev je násilným popudom, ktorého impulz poznáme všetci. Kto sa niekedy nenahneval? Musíme obrátiť blahoslavenstvo a položiť si otázku: koľko vecí sme zničili hnevom? Koľko vecí sme stratili? Jeden moment zlosti môže zničiť mnoho; stratíme kontrolu a neceníme si to, čo je naozaj dôležité, a môžeme zničiť vzťah s bratom, mnohokrát bez východiska. Kvôli hnevu viac mnohí bratia spolu nehovoria, vzďaľujú sa jeden od druhého. To je opak tichosti. Tichosť zjednocuje, hnev oddeľuje.

Tichosťou mnohé veci získavame. Tichosť je schopná získať si srdce, zachrániť priateľstvá a mnoho ďalšieho, pretože ľudia sa rozhnevajú, no potom sa utíšia, premyslia si to a vrátia sa na svoju cestu, a takto s tichosťou môžeme veci naprávať.

Tou „zemou“ na vydobytie prostredníctvom tichosti je záchrana toho brata, o ktorom hovorí samotné Matúšovo evanjelium: „Ak ťa tvoj brat počúvne, získal si svojho brata“ (Mt 18,15). Neexistuje krajšia zem, než je srdce druhého človeka, niet krajšieho územia, ktoré môžeme získať, než je znovuobjavený pokoj s bratom. A toto je tá zem, ktorú máme zdediť tichosťou!

Prijatie Božích prikázaní srdcom nás robí slobodnými  16. 2. 2020  -  Anjel Pána
Ježiš chce pomôcť svojim poslucháčom, aby mali správny prístup k požiadavkám prikázaní daných Mojžišovi, vyzývajúc k odovzdanosti Bohu, ktorý nás skrze Zákon vychováva k pravej slobode a zodpovednosti. Ide o to, aby sa Zákon žil ako prostriedok k slobode. Nezabúdajme na to: žiť Zákon ako prostriedok slobody, ktorý mi pomáha byť slobodnejším, ktorý mi pomáha nebyť otrokom vášní a hriechu.

Pomyslime na vojny, na dôsledky vojen, pomyslime na to dievčatko, ktoré umrzlo na smrť v Sýrii. Je tu množstvo pohrôm. Sú ovocím vášní, a ľudia, ktorí vyvolávajú vojny, nevedia ovládať svoje vášne. Zlyhávajú v napĺňaní Zákona. Keď človek podľahne pokušeniam a vášňam, už nie je pánom a protagonistom vlastného života, ale stáva sa neschopným riadiť ho svojou vôľou a zodpovednosťou.

Ježišova reč pozostáva zo štyroch antitéz, vyjadrených formuláciou „Počuli ste, že bolo povedané..., no ja vám hovorím“. Tieto protiklady odkazujú na zodpovedajúce situácie z bežného života: zabitie, nevera, rozvod a prisahanie. Ježiš neruší predpisy, vzťahujúce sa na tieto záležitosti, ale vysvetľuje ich plný význam a poukazuje na ducha, s akým ich treba dodržiavať. 

Ježiš povzbudzuje k tomu, aby sa prešlo od formálneho dodržiavania Zákona k dôkladnému dodržiavaniu prijatím Zákona do srdca, ktoré je centrom úmyslov, rozhodnutí, slov a skutkov každého z nás. Skutky vychádzajú zo srdca: tie dobré i tie zlé. Prijatím Božieho Zákona do srdca chápeme, že keď nemilujeme blížneho, zabíjame do istej miery samých seba i ostatných, lebo nenávisť, rivalita a rozdelenie zabíjajú bratskú lásku, ktorá tvorí základ medziľudských vzťahov. 

Prijatím Božieho Zákona do srdca chápeme, že túžby treba ovládať, lebo nie je možné mať všetko, po čom túžime, a že nie je dobré poddávať sa egoistickým a koristníckym pocitom. Keď prijmeme Boží Zákon do srdca, vtedy chápeme, že treba zanechať štýl života nedodržiavania prísľubov, ako aj to, že treba prejsť od zákazu falošnej prísahy k rozhodnutiu neprisahať vôbec, s osvojením si postoja plnej úprimnosti k všetkým.

Ježiš si je vedomý, že nie je ľahké žiť Božie prikázania takýmto všetko prenikajúcim spôsobom. Preto nám ponúka pomoc v podobe svojej lásky: Ježiš prišiel na svet nielen pre to, aby naplnil Zákon, ale aj aby nám daroval svoju milosť, aby sme tak mohli plniť Božiu vôľu, láskou k nemu i k bratom a sestrám. 


Všetko, všetko môžeme s Božou milosťou! Ba dokonca svätosť nie je ničím iným, než uchovávaním si tohto nezištného daru, ktorý nám Boh dal, tejto milosti. Znamená to dôverovať a zveriť sa mu, jeho milosti, tej nezištnosti, ktorú nám dal, a prijať ruku, ktorú nám neustále ponúka, aby sa naše snahy a naše nevyhnutné úsilie mohli opierať o jeho pomoc, prekypujúcu dobrotou a milosrdenstvom.

Ježiš dnes od nás žiada, aby sme pokročili na ceste lásky, ktorú nám ukázal a ktorá vychádza zo srdca. Toto je cesta, ktorú treba nasledovať, aby sme žili ako kresťania. Nech nám Panna Mária pomáha nasledovať cestu, ktorú nám vyznačil jej Syn, aby sme dosiahli pravú radosť a všade šírili spravodlivosť a pokoj.
[bookmark: _GoBack]***
